
 

1 
 

 
 

 
Predigt von Bischof Dr. Helmut Dieser beim Jahrgedächtnis  

zum 32. Todestag von Bischof Klaus Hemmerle im Hohen Dom zu Aachen  

am Samstag, 24. Januar 2026, Hl. Franz von Sales;  

 
 

2. Woche im Jahreskreis II:    L: 2 Sam 1, 1-4.11-12.17.19.23-27;     Ev: Mk 3, 20-21. 
 
Liebe Mitbrüder im geistlichen Amt, 
liebe Gäste beim Jahrgedächtnis für Bischof Klaus, 
liebe Schwestern und Brüder im Glauben, 
 
in diesem Jahrgedächtnis für Bischof Klaus hören wir heute in der kirchlichen Leseordnung 
aus der Bahnlesung zwei Texte der Heiligen Schrift, die uns so einiges zumuten. 
Ich möchte die Zumutungen der Texte zusammenfassen mit dem Wort: Sie schillern. Oder 
anders: Sie zeigen uns, wie sehr unser Leben manchmal schillert, wie zweischneidig es 
mitunter zugehen kann und wie schillernd auch wir selbst uns mitunter verhalten oder 
eingeschätzt werden. 
 
Zwei große Gestalten der Heilsgeschichte Israels haben im Krieg gegen die Philister ihr 
Leben verloren: der König Saul und sein Sohn Jonathan. Ein Bote überbringt David die 
Nachricht davon. Der Bote macht sich Hoffnung, David und seine Leute damit froh zu 
machen, vielleicht sogar selbst bei ihm Ansehen zu gewinnen, wenn David der nächste 
König würde. Doch dieser Plan geht völlig schief. 
David stürzt in tiefe Trauer. 
 
Und das, obwohl er, solange Saul gelebt hatte, nie vor ihm sicher sein konnte. Sauls Leben 
selbst schillert in der Heiligen Schrift. Er ist der ersterwählte König und der Gesalbte des 
Herrn, aber auch der launige und unberechenbare, der Tabugrenzen überschreitet und 
schließlich von Gott verworfen wird. David hatte vor ihm Respekt, schonte sein Leben, 
machte ihm aber auch bitterste Vorwürfe. 
 
Zwischen diesen Fronten spielt sich eine ganz unmögliche Freundschaft ab zwischen Sauls 
Sohn Jonathan und David. Das Verhältnis von Vater und Sohn wäre daran fast zerbrochen. 
Denn Saul hatte seinen Sohn Jonathan gegen David aufgehetzt: Dieser mache ihm die 
Königsnachfolge streitig und müsse sein Feind sein. Beide hatten sich jedoch vor Gott 
Freundschaft und gegenseitige Unterstützung geschworen. 
 
Jetzt ist auch Jonathan tot, der Weg auf den Thron für David tatsächlich frei. Doch er spürt 
kein Aufatmen, nur Trauer. 
  



 

2 
 

 
 
 
 
Und stimmt dann eines der eindrücklichsten Klagelieder der Heiligen Schrift an, das 
wahrscheinlich wirklich von David selber stammt. Darin wird ihre Freundschaft als ganz 
außergewöhnlich erkennbar, sogar als tiefer und wunderbarer beschrieben als die 
erotische Liebe Davids zu seinen Frauen. 
 
Und gerade bei diesem Thema steht ja auch David selbst in der Heiligen Schrift im 
Zwielicht. Später wird er als König Ehebruch mit der verheirateten Batseba begehen und 
hinterlistig dafür sorgen, dass ihr Mann im Krieg fällt und er die Witwe heiraten kann. 
Ganz verschiedene Gefühle kann also dieser Lesungstext heute auslösen: Trauer über den 
tiefen menschlichen Verlust, Rührung über die Freundschaft, Beklemmung über tragische 
Konstellationen und die Unfähigkeit, den geraden Weg durchzuhalten, Empörung über 
Einschleimen und Profitschlagen aus dem Tod der Anderen, guter Wille, reine Seele, die 
doch selber abstürzen wird in Korruption und Verrat am eigenen Lebensentwurf und am 
Glauben. 
 
Die Gestalten der Heiligen Schrift, auf denen unser Glaube fußt, schillern. Sind sie nicht 
besser als wir, wir nicht besser als sie?! 
Am seltsamsten für uns mag es sein, dass sogar der Herr selbst heute in dem kleinen 
Abschnitt aus dem Markusevangelium im Zwielicht steht. Sein erstes öffentliches Wirken 
fand ein überragendes Echo, sein Ruf war schon so sehr bekannt geworden, dass die 
Menschen aus ganz Galiläa und von viel weiter her zu ihm hinströmten. Das hat Ausmaße 
angenommen, wie wir sie von Managern heute und großen Persönlichkeiten des 
öffentlichen Lebens kennen, denn der Evangelist sagt: Jesus und seine Jünger hätten noch 
nicht einmal mehr Zeit zum Essen gefunden. 
 
Doch die Angehörigen Jesu aus Nazareth sind fest entschlossen, einzugreifen. Sie wollen 
ihn unter Zwang, ja sogar mit Gewalt, zurückholen in das normale, geregelte Leben, das sie 
führen. Und wir hören sie über ihren Verwandten Jesus sagen: „Er ist von Sinnen“, was 
bedeutet: Er ist nicht mehr er selbst. Unverantwortlich und gefährlich ist, was er da macht! 
Jesus wird von ihnen in ein schillerndes Licht gestellt. Doch noch viel mehr geraten so 
diese Verwandten Jesu selbst ins Zwielicht. Jesus wird sich ihnen entziehen. Und obwohl 
wir nicht wissen, welche eigene Auffassung Maria von all dem hatte, wird sogar sie, seine 
Mutter, davon mitgetroffen: „Nur die sind mir Mutter, Bruder und Schwester, die den Willen 
Gottes tun!“ (Mk 3,35), sagt Jesus später dazu. 
 
Gestern haben wir bei der Verleihung des Klaus-Hemmerle-Preises viele wunderbare 
persönliche Zeugnisse über Bischof Klaus gehört. Sie zeigen, wie sehr er auch 32 Jahre 
nach seinem Tod unvergessen, ja tief geschätzt ist wegen seiner ganzen Persönlichkeit 
und seines Wirkens. 



 

3 
 

 
 
 
 
Seit dem Gutachten vom November 2020 zur Aufarbeitung des sexuellen Missbrauchs in 
unserem Bistum aber steht auch Bischof Klaus nicht mehr nur in klarem, hellem, sondern 
auch in einem schillernden Licht. Wir Nachlebenden können ihn aus dieser Verantwortung, 
die er als Bischof hatte, nicht herauslösen. Auch sein Leben schillert deshalb, nicht weniger 
als das der biblischen Gestalten, die Gott erwählt hatte, um in ihrem Leben sein Heil zu 
wirken für Viele. Von ihnen ging Gottes Heil aus für die 
Menschen ihrer Zeit und für Unzählige nach ihnen bis heute.  
 
Aber auch in ihrem Leben gab es das Böse, das nach ihnen gegriffen hat, dem sie 
widerstanden und dem sie doch nachgaben, mit dem sie gekämpft und dabei Siege und 
Niederlagen eingefahren haben, Anderen genützt und auch andere gefährdet haben: was 
alles nicht wir, sondern nur Gott selbst ganz erkennen und gerecht beurteilen kann. Ein 
Zuviel, ein Zuwenig, ein „Warum denn das?“ oder „Warum denn das nicht?“ gab es auch in 
ihrem Leben. 
 
Vom Heiligen des heutigen Tages, dem Bischof und Kirchenlehrer Franz von Sales, haben 
wir das folgende Wort: 
„Zuviel und zu wenig nachsichtig sein, beides ist gefehlt. Es ist für uns Menschen hart, die 
Mitte zu halten; doch, wenn ich fehle, will ich lieber durch die große Milde als durch zu 
große Strenge fehlen“, sagt der heilige Franz. 
 
Beim Thema Missbrauch wäre das aber nicht der richtige Rat. Denn gerade durch zu große 
Milde gegenüber den Tätern ist ja weiteres Unrecht geschehen. Wenn also sogar der Rat 
eines Heiligen und Kirchenlehrers nicht immer angemessen sein kann, wie sehr müssen wir 
alle uns fürchten, durch das Zwielicht auch in unserem eigenen Leben andere und uns 
selbst zu gefährden! 
Im Jahr 1981 hat Bischof Klaus dem Rheinischen Merkur ein Interview gegeben, in dem er 
sagt: 
„Buße bedeutet, wenn ich so sagen darf, die merkwürdige Verfassung unseres Daseins, die 
zwei Pole hat. Erstens: Ich muss anfangen bei mir selber, ich muss umkehren, ich muss 
mich neu orientieren, einen neuen Anfang setzen. Zweitens: Nicht ich setze den neuen 
Anfang, sondern Gott. Ich kehre um in den neuen Anfang, den Gott setzt. Zwar muss ich 
anfangen, mich umzukehren, aber dieser Anfang vermag nichts. Der Schritt greift nicht, der 
Schritt sitzt nicht, wenn nicht Gott mir den Boden dazu gibt. Kehrt um in den Anfang 
Gottes, kehrt um in Gottes Zukehr zu euch. Das wäre für mich die kürzeste Form von Buße.“ 
 
Im Bußsakrament legt Gott den Boden der ganzen Heilsgeschichte unter uns, der im Kreuz 
von Golgota sein Zentrum hat und in der Auferstehung jedes Zwielicht hinter sich lässt. 
Der Auferstandene hat alles Schillernde und Doppelbödige der Menschen eindeutig  



 

4 
 

 
 
 
 
gemacht: Er hat das Böse restlos überwunden und das klare Licht Gottes in alles 
Menschliche hineingebracht. 
 
Das ist der Grund unserer Hoffnung. 
 
Deshalb beten wir für die Verstorbenen: Was auch immer noch zwielichtig schillern mag 
in ihrem Leben, kann nur das Kreuz und die Auferstehung Jesu klären und heilen. Im heiligen 
Messopfer nehmen wir unsere Verstorbenen deshalb als Fürbitte an Gott in dieses 
Geschehen hinein und empfehlen sie Gott – fast wie eine Beichte nach dem Tod. 
 
Auf ihre Weise und nicht weniger schmerzlich brauchen aber auch die Überlebenden der 
Untaten und Verbrechen der Menschen diese Klärung: Nur Gott kann das Unrecht ganz 
aufwiegen und wegnehmen, das ihnen angetan wurde. 
 
Also bitten wir in dieser Heiligen Messe auch für alle Menschen, die solcher Sühne und 
Heilung bedürfen, dass Gott ihnen „den Boden“ unter ihr ganzes Leben legt, wie Bischof 
Klaus sagt, der sie endgültig heilt und versöhnt. 
 
Amen. 


